
Omelia nella Solennità di Maria Santissima Madre di Dio * Te Deum 

Celebrazione con le tre Parrocchie del Centro storico della Città di Aosta 

 

Cattedrale, 31 dicembre 2025 

 

[Riferimento Letture: Nn 6, 22-27 | Gal 4, 4-7 | Lc 2, 16-21] 

 

 

 

all’inizio 

 

Ci raccogliamo, fratelli e sorelle, attorno all’altare per dire grazie al Signore per i doni ricevuti 

nell’anno trascorso. Vogliamo fare un po’ come i pastori di Betlemme che, dopo aver visto il 

Bambino Gesù e la sua famiglia, tornano ai loro pascoli glorificando e lodando Dio. Siamo qui 

anche per chiedere al Signore vita, benedizione e pace per noi, per la  nostra Città, per il mondo 

intero. Siamo qui per chiedere perdono dei peccati che ostacolano o rendono lento il nostro 

cammino sulle vie della fede e della fraternità evangelica. 

 

all’omelia 

 

In quel tempo, [i pastori] andarono, senza indugio, e trovarono Maria e Giuseppe e il bambino, 

 adagiato nella mangiatoia. 

 

Carissimi fratelli e sorelle, il Bambino adagiato nella mangiatoia è Dio che viene al mondo 

povero, indifeso, totalmente dipendente dalla sua famiglia come ogni bimbo che nasce sulla terra. 

Maria e Giuseppe, vigili e silenziosi, si prendono cura di Lui, cercano il senso di ciò che accade e 

custodiscono la relazione profonda tra loro, con Dio e con il Bambino.  

La scena ci rimanda all’attenzione pastorale di quest’anno: prendersi cura della vita ordinaria di 

ogni comunità, a partire proprio dalla famiglia. La semplicità del presepe ci ricorda che è nella 

quotidianità che accogliamo la vita sovrabbondante che Gesù viene a portare. Ed è solo con la 

testimonianza umile e gioiosa di una vita quotidiana abitata dalla grazia di Dio che possiamo 

testimoniare il Vangelo in una società malata di ansia e fretta, minacciata da sfiducia e solitudine. 

Riprendo tre appelli rivolti dal Papa alle comunità educative e, dunque, anche a famiglie e 

comunità ecclesiali: «Disarmate le parole, alzate lo sguardo, custodite il cuore» (Disegnare nuove 

mappe di speranza, 27.10.2025, n. 11.2). Sono atteggiamenti che delineano un percorso per prendersi 

cura delle relazioni tra noi e porre semi di relazioni sane e belle anche nella società e, quindi, nel 

mondo. 

C’è innanzitutto bisogno di disarmare le parole, liberando il nostro linguaggio da pregiudizi, 

luoghi comuni e pettegolezzi, rifuggendo da polarizzazioni e contrapposizioni. Parole disarmate 

escono però dal cuore di persone umili e miti, che non si credono migliori degli altri, non 

sopravvalutano il proprio punto di vista e bandiscono da sé ogni forma di violenza. Come non 

pensare al silenzio e all’obbedienza di Giuseppe e di Maria che esprimono profondità interiore, 

mitezza e fede in Dio? Non vogliamo essere come loro? Non vogliamo imitarli nella vita familiare 

e comunitaria? La mitezza è un percorso di liberazione interiore che permette di mettersi davvero 

in ascolto dell’altro, premessa indispensabile perché ci sia rispetto, dialogo, stima e collaborazione. 

Proviamo allora a disarmare le parole, in famiglia, al lavoro, in comunità. Metteremo in moto un 

processo virtuoso di pace che può cambiare il volto del mondo. 



La cura delle relazioni scaturisce anche dalla capacità di porsi domande importanti: «Dove sto, 

dove stiamo andando e perché?». Sono domande che ognuno si pone nel silenzio della sua 

coscienza, ma sono domande che la famiglia può porsi in un momento di revisione della vita 

familiare, sono domande squisitamente pronte per un Consiglio pastorale o una assemblea 

comunitaria. È un percorso di senso, ma anche di gusto. Consumando attività e parole, incontri e 

informazioni, rischiamo di non cogliere il senso delle cose e delle situazioni. E così neppure 

gustiamo fino in fondo la bellezza di ciò che ci è dato e delle esperienze che viviamo. Il Santo 

Padre, nel suo appello, suggerisce di alzare lo sguardo. Così ritroviamo Dio, che è il bandolo della 

matassa della vita di ognuno e della storia dell’umanità. La preghiera condivisa in famiglia, 

l’Eucaristia ci invitano ad alzare lo sguardo verso Dio e a riprenderci il tempo necessario per porci 

domande, fare discorsi, ascoltarci gli uni gli altri. 

Questo ci permetterà di rimettere insieme i pezzi di vita personale, familiare e comunitaria, 

come faceva Maria. E possiamo facilmente immaginare che questo facesse dialogando con il suo 

sposo, Giuseppe. Si tratta di custodire il cuore. In un mondo estroflesso e votato all’efficienza, al 

fare tutto subito, il richiamo a custodire il cuore suona come rivoluzionario e si rivela 

profondamente generativo. Una relazione, per essere vera e crescere sana, ha bisogno di radicarsi 

in un’interiorità coltivata e custodita, libera dal culto dell’apparenza e dalla ghigliottina del 

giudizio altrui. Solo chi ha radici profonde e solida vita interiore può sfuggire alle lusinghe della 

superficialità e coltivare relazioni sane e solide, belle e gratuite. 

Entriamo nel nuovo anno disarmando le parole, alzando lo sguardo, custodendo il cuore! 


