
 1 

 

IL DECALOGO DELLA CASA (DEL PRETE) 

 

Omelia alla Messa crismale 
del Giovedì Santo 2023 

  

 

Sono ormai giunto ai due terzi delle UPM con la “visita fraterna” nelle 
case dei sacerdoti. Qualcuno mi ha chiesto perché sto facendo ora questa visita: 
è stata un’intuizione che mi è venuta dal Signore. Riservandomi alla fine della 
visita qualche considerazione più argomentata, mi soffermo adesso solo su al-
cune impressioni ancora iniziali. Ho pensato di vestire queste impressioni con 
la forma di un “decalogo della casa” del prete. La casa del sacerdote è il mo-
mento domestico, è il sasso, di evangelica memoria, su cui posare il capo per 
riprendersi e ripartire per la missione. Le “dieci parole” che voglio suggerirvi 
sono pensieri di incoraggiamento: dette così sono imperativi, che però suppon-
gono l’indicativo del dono di grazia. Non c’è decalogo senza promessa e al-
leanza. 

1.  Io sono il Signore tuo Dio, la casa come luogo di ristoro per la missione. 
Visitando le case ho avvertito in modo chiaro che la vostra accoglienza ospitale 
voleva mostrare il luogo in cui il lavoro pastorale viene sognato, amato, verifi-
cato. Sovente vicino alla vostra chiesa o all’oratorio, la casa è apparsa lo spazio 
dove guardare a giusta distanza, talvolta in modo preoccupato, talaltra in modo 
partecipe, il lavoro dell’annuncio del Vangelo oggi. Due questioni sono ritor-
nate tra le pieghe delle parole dette e sussurrate: il difficile ritorno, dopo il Co-
vid, alla vita cristiana nella comunità ecclesiale, la fatica della pastorale giova-
nile e vocazionale. Eppure sulle vostre scrivanie, sui vostri tavoli, ho visto l’im-
pegno e la passione che non smette di dire il primato di Dio nella vita dell’uomo 
e di annunciare come Gesù l’ha vissuto e l’ha trasmesso.  Le case erano acces-
sibili e a soglia bassa, perché nessuno potesse pensare che il Vangelo richieda 
di più di quel che Gesù ha domandato a chi l’ha incontrato sulle vie della Gali-
lea. Questa mi pare una cosa luminosa del prete diocesano: non annuncia il 
Vangelo per gli eletti, non seleziona i suoi ascoltatori, ma lo porge a chi è pec-
catore, bisognoso, malato, smarrito e disperso. Ho visto le porte delle vostre 
case sempre aperte. L’annuncio del primato di Dio deve essere disarmato e di-
sarmante senza condizioni. Dobbiamo essere orgogliosi di essere preti dioce-
sani, proprio nella fragilità di un ministero esposto sovente ad essere frainteso: 
se la parrocchia è la forma dell’annuncio cristiano rivolto a tutti, il suo pastore 
annuncia il Vangelo mirandolo su ciascuno, senza condizioni. È come il lievito 
che si perde nella pasta, è come il sale che si scioglie nel cibo, perché solo così 
fa crescere e dona sapore. 



 2 

2. Non nominare il nome di Dio invano, la casa come stile di vita e di mi-
nistero. Visitando le case ho notato la differenza degli stili e degli ambienti, che 
erano lo specchio delle persone e il riflesso della loro immagine di prete. Nello 
stile dell’abitazione e dell’arredamento per così dire si trova impresso come cia-
scuno di noi agisce pastoralmente. O almeno così mi è parso di poter leggere 
passando tra i diversi locali della casa. Il ruolo del prete diocesano, quando è 
sentito ancora significativo, è sempre più sottoposto alla domanda sullo speci-
fico del suo ministero: quello che faccio appartiene all’essere prete? Negli ul-
timi decenni si è manifestata la polarizzazione tra prete animatore sociale e 
prete mediatore del sacro. È una polarizzazione, in certa misura anche genera-
zionale, che estremizza una dialettica, la quale invece dovrebbe mantenere la 
tensione virtuosa tra i due poli, perché appartiene alla missione del prete dire 
e donare la differenza cristiana (identità) dentro l’universale umano (rile-
vanza). Questa è la passione del prete, nel senso che è una cosa che “patisce”, 
cioè che lo “tocca” e talvolta lo “ferisce”, che lo “deprime” e spesso lo “delude”. 
Ci si sente prete nonostante quello che si fa nel quotidiano, perché si perde 
molto tempo non a “fare il prete”, ma a “rispondere al ruolo”. Alcuni corrono il 
rischio di soccombere a ciò che è richiesto, di cedere alle attese per cui ci si 
sente apprezzati (oggi spesso funzioni di “animatore sociale”), altri rifiutano 
sdegnosamente le richieste di essere il prete “crocerossa” dei mali sociali (“non 
faccio il babysitter”), per presentarsi, nei gesti e nell’abito, come mediatore del 
sacro, per marcare la propria identità, magari travestendola della purezza del 
Vangelo. Da un lato, il prete che enfatizza il legame di solidarietà “con i fratelli”, 
dall’altro il prete che si rappresenta come “uomo di Dio”. Quando vi sono le 
contrapposizioni bisogna stare attenti a “non nominare il nome di Dio invano”. 
Bisogna umilmente riconoscere che il nostro ideale di prete è sempre mescolato 
con le nostre inclinazioni personali, con le nostre paure e nostri gusti, talvolta 
persino con le nostre paturnie, ed è sempre pericoloso manipolare il nome di 
Dio per giustificare i nostri affetti e le nostre piccole manie. 

3.  Ricordati di santificare la festa (il sabato), la casa che conduce alla 
chiesa. Vistando le vostre case ho incontrato il “quotidiano” del prete che pre-
senta una caratteristica singolare: non è strutturato, come per tutti i laici, da 
un lavoro in cui si organizza lo scorrere dei giorni feriali, ma ha il suo perno 
nella domenica, oggi allargata al sabato, in cui si concentra la settimana del 
prete e il ritmo del suo tempo interiore. Con un paradosso si potrebbe dire che 
il suo tempo feriale è impostato sulla centralità della festa. Tuttavia, questa 
concentrazione festiva del ministero del prete non può negare la relativa auto-
nomia del suo tempo feriale. Allora, il quotidiano del prete può diventare la 
passione (attiva) del prete, cioè sprigionare la volontà di “appassionarsi” a una 
forma del ministero capace di dire e donare il Vangelo ad altri nella lingua degli 
altri. La figura pratica del prete deve liberare l’energia per una “passione” in cui 
il ministero assume l’umanità della gente (talvolta oggi fragile e indifferente) 
come il terreno (sempre disponibile, quand’anche dormiente) per seminarvi il 



 3 

Vangelo. Potremmo dire che l’umanità della gente è il tempo feriale, mentre il 
seme del Vangelo introduce nella festa del Signore. È forse per questo che i gesti 
prodigiosi di Gesù accadono per la maggior parte nel giorno di sabato: in essi 
la ferialità dell’umano viene trasfigurata nella festa del cristiano. In modo tale 
però che l’umano feriale sia fecondato dal seme evangelico e la festa cristiana 
non sia un orto sacro, ma lo splendore dell’umanità redenta nel tempo. Ho par-
tecipato con gioia alla vostra premura di rendere presente l’Eucaristia domeni-
cale in ogni luogo, anche se nei prossimi anni dovremo fare – come si dice da 
tempo – meno messe e più messa. 

4. Onora il padre e la madre, la casa nell’intreccio dei legami familiari. Un 
tempo si diceva che il prete diocesano, per differenza a quello religioso, è un 
sacerdote “secolare”. Egli cioè abita nel sæculum, perché vive nel mondo, anche 
se non è del mondo. Il prete impara dalle vocazioni e dalle condizioni di vita 
mondane (ad es. la famiglia, la professione, il volontariato) che non c’è dedi-
zione al Signore se non attraverso la cura della vita concreta delle persone (del 
coniuge, dei figli, del lavoro). Solo così può trasmettere agli altri che la forma 
di vita nel mondo è capace di aprirsi a una modalità evangelica, che non abban-
doni la terra per guardare al cielo, ma viva le cose della terra con lo stile di vita 
di Gesù. Il prete diocesano dovrebbe essere l’icona viva di questo imparare da-
gli altri. La gente ci sente suoi fratelli se non ci mettiamo sopra di loro creden-
doci migliori, ma neppure se cerchiamo di mimetizzarci con loro, senza essere 
fratelli maggiori nella fede. Lo stile di vita del prete, il modo con cui arreda e 
vive nella casa, è il banco di prova della sua trasparenza cristiana, perché non 
sia uno che predica il Vangelo senza vivere del Vangelo. Per questo ho visto con 
piacere che molte case hanno un centro di gravità riservato senza perdere il 
carattere accogliente della casa. Bisogna evitare ogni forma di confusione tra 
casa e strada, ma anche ogni rigida separazione. Ora tale aspetto relazionale 
del prete può e deve essere vissuto nella “casa accogliente”, cioè in uno spazio 
dove crescono legami buoni, ma che non diventino relazioni chiuse (il “cerchio 
magico”). La casa accogliente deve essere transitabile dal ricco e dal povero, 
dall’amico e dallo sconosciuto, dal parente e dal lontano, senza che nessuno 
possa sentirsi estraneo. Ma il passaggio nella casa del prete non può dimenti-
care che è la casa del pastore, dove tutti debbono chiedere permesso, anche se 
entrano senza pagare pegno. La stessa presenza e la cura dei familiari del prete 
(genitori, fratelli, zii) nella sua casa non può diventare un inciampo, ma i pa-
renti devono sapere che, se vi abitano più o meno stabilmente, non è la loro 
casa, ma una casa aperta, superiore ai legami di sangue, pur senza negarli. La 
casa del prete è accogliente quando è l’esperimento in piccolo della chiesa 
aperta sulla strada e di coloro che dalla strada cercano legami buoni. Casa ac-
cogliente perché è varco aperto verso la comunità credente; casa con un centro 
intimo in cui ci si rigenera per partire sulle strade del mondo.  



 4 

5.   Non ucciderai, la casa come spazio generativo. La casa del prete è il 
luogo di approdo di molte domande e richieste. Anche durante la mia visita 
spesso il parroco e il vicario parrocchiale sono stati raggiunti da persone che 
avanzavano un bisogno. Proprio il luogo dell’intimità della vita del sacerdote è 
sovente visitato e praticato come sorgente di vita. Nella casa parrocchiale o 
nella dimora del coadiutore si collocano molti dialoghi e percorsi delle persone 
in cerca di bisogno, senso, consiglio, domanda di aiuto educativo o di richiesta 
di lavoro. La casa del prete è stata tradizionalmente la grande fucina di storie 
di vita. Il comandamento di non uccidere è riletto da Gesù come un compito 
generatore di vita (Mt 5,21-26). Lo spazio per eccellenza in cui Gesù dona co-
munione e perdono è proprio la casa (cfr. lo splendido episodio di Lc 7,36-50, 
con tutti i riti di ingresso nella casa). Gesù non disprezza chi lo cerca per il pro-
prio bisogno, ma entra nella sua richiesta per farlo passare dalla fede che tocca 
alla fede come sorgente di vita. La gente cerca Gesù perché ha fame, ha sete, 
vuole essere guarita come il cieco, lo storpio, il lebbroso, la donna che ha un 
flusso inarrestabile di sangue, chiede di essere perdonata come l’adultera, o ri-
vuole la figlia morente come Giairo, o come la vedova rimasta senza il figlio, o 
come Marta e Maria che hanno perso l’amato fratello. E il Signore abita la loro 
sofferenza, assume il loro bisogno, guarisce le loro ferite, lenisce le loro infer-
mità. È scioccante che non lo faccia con tutti. Egli però coinvolge fin dall’inizio 
(Mc 3,13-14) i suoi discepoli ad andare a predicare e a guarire per allargare la 
sua missione, non solo quando lui non ci sarà più. Non è forse un segno il fatto 
che le case di molti parroci e di tanti preti siano state luoghi generativi di pro-
getti e di iniziative che hanno disegnato il volto luminoso del cristianesimo so-
ciale (oratori, assicurazioni, banche rurali, confraternite, ospedali, ecc.)? Se 
non torniamo di nuovo a questo movimento che fa la spola, anzi che sta in 
croce, tra Vangelo e umanità, tra seme e terreno, tra uomo di Dio e fratello con 
i fratelli, tra identità e fecondità, tra lievito e pasta, tra sale e sapore, tra luce e 
tenebre, come si potrà vivere il quotidiano a partire dalla casa e la casa che 
diventa luogo generativo? Una casa fredda e desolata o troppo lussuosa e ino-
spitale non può essere un terreno fecondo per trasmettere attorno a sé vita 
nuova. 

6. Non commetterai adulterio, la casa luogo degli affetti. Naturalmente la 
visita che sto facendo alle case dei sacerdoti non li incontra nella loro pratica 
della casa come rete di relazioni e di affetti. Eppure molti segni sono rivelatori 
di tale clima. Tre ambienti in particolare sono decisivi: lo studio, la cucina e la 
camera. Oggi, infatti, la vita del prete è un’esistenza spesso soggetta alla fatica, 
alla dispersione, alla molteplicità di impegni, di incontri, di appuntamenti, di 
richieste, di servizi. Il sacerdote corre il grande rischio di diventare un “funzio-
nario di Dio”. Credo che appartenga alla spiritualità del prete diocesano anche 
lo stile concreto di vita: la cura di sé, l’amicizia con i confratelli e con i laici, la 
formazione intellettuale, lo studio, il riposo fisico, la capacità di ascolto, la gioia 
di ricevere anche dagli altri (confratelli, laici, famiglie) il dono dell’amicizia, 



 5 

della prossimità, della fiducia, della valorizzazione, della gioia. Questo reticolo 
affettivo di esperienze ha bisogno di un luogo di sedimentazione, di uno spazio 
di interiorità, nel quale sentire l’eco del vissuto quotidiano, che si distende tra 
memoria e oblio. La casa ha da essere uno “spazio intimo”, in cui il flusso della 
vita di ogni giorno perde il suo carattere inarrestabile e si pacifica nell’interio-
rità della coscienza, distendendosi in radure verdi e soleggiate. Lo studio, la 
cucina e la camera sono i tre luoghi della “casa intima”: lo studio per coltivare 
una conoscenza credente e orante; la cucina per nutrirsi con la compagnia di 
familiari e conoscenti; la camera per trovare un ristoro riposante e un riposo 
tonificante. V’è una circolarità armonica tra questi spazi umani, così che se uno 
di questi mancasse o si riducesse, è facile immaginare che anche gli altri due si 
scompenserebbero. La casa del prete può essere il punto di partenza di feconde 
relazioni e di un ministero persuasivo solo se ha un centro intimo che sta nel 
cuore del triangolo virtuoso di studio, cucina e camera. È facile la controprova: 
se la casa del prete è un deserto arido o una sorta di non-luogo, prima o poi 
presenterà il conto nella vita stessa del prete.  Certe crisi affettive, alcuni legami 
malsani, persino gli abusi sessuali, non hanno la loro radice in una pratica della 
casa e della vita senza legami buoni e intensi? Qui vi faccio un invito pressante: 
andiamo anche noi a visitare le case dei nostri confratelli, prendiamo con noi 
un cesto per mangiare e presentiamoci con un amico per sedere alla mensa co-
mune! 

7.  Non ruberai, la casa e la nostra relazione con i beni. A occhio nudo la 
visita alle case parrocchiali non può non osservare, anche se con uno sguardo 
benevolo, i segni vistosi del rapporto che il prete ha con i beni e con i soldi.  In 
esso si proietta molto del suo sentire e del suo volere. Visitando i sacerdoti ho 
ascoltato il loro lamento circa l’amministrazione dei beni della parrocchia e la 
cura delle strutture della comunità che sta diventando un ingombro insoppor-
tabile nella vita del parroco e dei preti. La rappresentanza legale, il rapporto 
faticoso con i beni culturali, le nuove leggi amministrative, energetiche, am-
bientali e fiscali stanno portando via tempo prezioso all’esercizio del ministero. 
Molti mi hanno parlato di questo impaccio ed è giunto il tempo di proporre un 
rimedio radicale. Un tempo l’amministrazione dei beni della parrocchia era ri-
conosciuta come un attributo della diligenza del parroco. Tant’è vero che co-
struire era diventata una vera tentazione per il parroco o il vicario parrocchiale 
impegnato in oratorio: l’effetto di compensazione delle opere parrocchiali, gra-
tificava il prete per aver fatto almeno qualcosa, se non era riuscito troppo a 
salvare le anime. Si comprende però l’imbarazzo della situazione attuale: da un 
lato, l’attesa della gente è quella che il parroco mantenga con cura il patrimonio 
della parrocchia, un’aspettativa legata anche al fatto che il parroco è a tempo 
pieno; dall’altro lato, ciò che era stato il fiore all’occhiello dell’operosità del par-
roco o del prete, si sta rivelando oggi una trappola. Siamo nella penosa situa-
zione di dover gestire un patrimonio sconsideratamente accresciuto con la lo-
gica del “tutti devono avere tutto”. Ora nell’ottica delle UPM, dobbiamo operare 



 6 

una dolorosa e doverosa scelta di dimagrimento. La gente non ci perdona il 
nostro rapporto malsano con i beni. La gestione solitaria dei beni è una forma 
di potere improprio, la capacità di coinvolgere nella loro amministrazione ri-
vela un cuore libero e generoso. Il comandamento del Signore ci invita ad un 
rapporto trasparente con i beni, sia per le cose e i beni personali, sia per l’am-
ministrazione ecclesiale. Sul primo tema, raccomando la rigorosa separazione 
di beni personali e beni della parrocchia, senza commistioni di denaro o di 
conti, da gestire con la massima trasparenza. A questa chiarezza appartiene la 
necessità di non doversi intestare eredità di alcun tipo (la gente non distingue 
tra il ruolo e la persona) e il dovere morale di fare testamento. Sul secondo 
tema, si può già cominciare dal basso, favorendo scelte comuni per le parroc-
chie piccole o i servizi alle comunità e alle persone. Ci si può mettere insieme 
tra parrocchie viciniori e pensare a una conduzione amministrativa comune, 
pur mantenendo distinti i conti delle comunità. Ne va della libertà e della gioia 
del nostro ministero: comportamenti meno che limpidi sono spesso oggetto di 
commenti malevoli dei fedeli e sono dirompenti nella fiducia dall’opinione 
pubblica.  

8. Non dire falsa testimonianza, la casa e la sincerità della parola. La visita 
ai sacerdoti nelle proprie case ha visto un dialogo sincero e vero: ve ne sono 
veramente grato. È stato un bel momento di scambio con una parola senza ruoli 
e senza veli. Ho cercato in ogni modo di lasciarvi esprimere il più possibile. Ho 
ascoltato il racconto del vostro impegno e delle vostre preoccupazioni, dei vo-
stri ideali e dei vostri successi e anche della vostra fatica nel ministero. Ho cer-
cato di rincuorarvi e incoraggiarvi. Questa felice esperienza può diventare un 
forte stimolo a puntare su un linguaggio “edificante” per ciò che riguarda le 
nostre conversazioni a tavola e i nostri incontri pastorali. Se sui secondi speri-
mento sempre durante i nostri incontri una passione cordiale e uno scambio 
costruttivo, che sente con fastidio chi ha un approccio lamentoso e negativo che 
spegne l’entusiasmo; sulle nostre conversazioni a mensa o nei rapporti perso-
nali mi giunge talvolta l’eco di pettegolezzi inutili, di giudizi impietosi che pos-
sono anche ferire persone e inaridire le amicizie. È la Messa crismale del Gio-
vedì santo: il nostro gesto supremo di comunione attorno all’Eucaristia di Gesù 
e agli oli santi dei sacramenti non può essere turbato e viziato dalla parola falsa, 
dalla comunicazione reticente e dalla lingua deprimente nei confronti dei con-
fratelli e delle persone che ci sono affidate. Signore donaci di fare pasqua nel 
linguaggio, perché dalla sua corruzione nasce ogni distorsione o ferita della fra-
ternità presbiterale! 

9. Non desiderare la donna d’altri, la casa e il desiderio concupiscente. Col-
pisce molto il fatto che le ultime due proibizioni del decalogo non si riferiscano 
a un atto morale, ma a un atteggiamento umano, che riguarda il desiderio pos-
sessivo (non concupisces) sia della donna d’altri, sia delle cose degli altri. Il 
duplice comandamento finale mette in guarda dal sottovalutare la figura 



 7 

possessiva del desiderio («Se uno guarda una donna col desiderio di posse-
derla…», dice Gesù, Mt 5,28) sia riguardo all’ambito degli affetti, sia per quanto 
concerne la sfera delle cose. La storia degli affetti e la roba degli altri sono lo 
spazio sbarrato e inaccessibile, perché anche solo desiderandoli in modo con-
cupiscente si invade la loro intimità. Stupisce la mancanza della citazione del 
potere, come invasione e possesso della libertà dell’altro. In realtà il Decalogo 
ha già parlato di questo quando nel primo comandamento, che pone al centro 
il primato di Dio, e quindi la fede in lui, si vieta di costruire gli idoli che sono la 
forma con cui si tenta di stravolgere il rapporto con Dio a nostro favore, di solito 
a danno degli altri. Il nono comandamento quindi ci sprona non tanto al con-
trollo degli affetti, ma alla cura profonda del godimento vorace e possessivo 
come forma del desiderio. Visitando la vostra casa, talvolta il nostro dialogo è 
andato naturalmente sullo spettacolo triste e tragico degli abusi che hanno fe-
rito profondamente negli ultimi tempi la vita della chiesa e la storia di tante 
famiglie, un fenomeno peraltro trasversale a tutte le figure e le relazioni che 
hanno un compito educativo, duraturo nel tempo. Ci preoccupa pastoralmente 
la figura del desiderio possessivo che colpisce soprattutto le donne e i bambini. 
La casa del prete è quindi un richiamo alla pulizia e alla sobrietà degli affetti, 
alla verità circa le proprie inclinazioni sessuali, alla vigilanza su tutti gli stru-
menti (internet, siti, social) che alimentano il lato narcisistico e trasgressivo del 
proprio ego. Mi sembra opportuno richiamare una particolare vigilanza 
sull’uso dei social. A questo proposito pongo una semplice domanda: chi li 
guarda, può considerare le immagini e le parole postate un mezzo comunica-
tivo degno di un prete, oppure esse scimmiottano la comunicazione petulante 
e aggressiva di tanti leoni da tastiera?   

10.  Non desiderare la roba d’altri, la casa e il desiderio benevolente.  Da 
ultimo, il comandamento intima il divieto di desiderare in modo possessivo la 
roba d’altri. In realtà la versione esodica del comandamento fonde insieme le 
due proibizioni: «Non desidererai la casa del tuo prossimo. Non desidererai la 
moglie del tuo prossimo, né il suo schiavo né la sua schiava, né il suo bue né il 
suo asino, né alcuna cosa che appartenga al tuo prossimo» (Es 20,17). L’analisi 
del desiderio onnipotente in una società dominata dai consumi è oggi decisiva, 
soprattutto per affrancarci dall’illusione del valore salvifico del possesso: le gio-
vani generazioni ne subiscono il fascino e immaginano che la vita felice sia 
un’esistenza fondata sull’avere. La linea di confine che divide il superfluo dal 
necessario si è innalzata velocemente dal dopoguerra ad oggi. Possedere ci fa 
sentire forti e potenti e tutto ciò si vede anche nella casa, nel vestito, nell’auto, 
negli effetti personali e… persino nei paramenti posseduti da ciascuno di noi. 
Come il prete abita la casa, così anche pratica la vita delle persone. Se la gene-
razione più avanti negli anni ha potuto confondere la povertà e l’essenzialità 
talvolta con stili di vita trasandati e al limite del minimo di dignità umana, la 
generazione più giovane ha qualche volta ecceduto in senso contrario, con 
un’abitazione e dotazioni personali (vestiti, auto, tecnologia, viaggi). Non 



 8 

bisogna confondere povertà dell’abitazione con una casa che è diventata un tu-
gurio senza pulizia e cura, non bisogna scambiare la sobria bellezza di una casa 
con il lusso esotico che è il riflesso di una bulimia della stravaganza e del pos-
sesso. Alla fine il criterio di discernimento è semplice: chi visita la nostra casa 
può trovarsi a disagio perché è un ambiente inospitale e degradato oppure per-
ché è troppo ricercato e lussuoso? La casa è la condizione pratica con cui il prete 
vive la spiritualità del suo ministero pastorale, perché il modo di vivere la casa 
rivela l’umanità del prete. Senza umanità il pastore corre il rischio di diventare 
funzionario di Dio, senza pastoralità il prete può ridursi ad essere un impiegato 
a ore. Dobbiamo lasciarci educare da un desiderio benevolente, cioè da una 
forma del rapporto con i beni della vita che sia dignitoso per sé e capace di 
carità per gli altri. Il nostro rapporto con i beni è sotto la lente di ingrandimento 
della gente: da come abitiamo e vestiamo, da cosa acquistiamo e possediamo, 
da come facciamo i viaggi e le vacanze, essi intuiscono e vedono nella nostra 
postura su cosa è poggiata la nostra vita, di che cosa viviamo. In una parola 
vedono il carattere del nostro desiderio e la qualità della nostra speranza! 

  
 


